
726

ჩვილი ბავშვის საწოლი – აკვანი
(აფხაზეთის ეთნოგრაფიული მასალების მიხედვით)

ნინო ხარჩილავა
ისტორიის დოქტორი, 

ბათუმის ხელოვნების სახელმწიფო უნივერსიტეტი
ელ-ფოსტა: kharchilavanin@gmail.com

ORCID: 0009-0000-3515-3259

აბსტრაქტი: აფხაზეთში ინდივიდუალურად მოპოვებული ეთნოგრაფიული მასალების მიხედვით 
ფიქსირება საინტერესო ეთნოგრაფიული ყოფის ამსახველი მასალები ჩვილის ბავშვის საწოლ აკვა-
ნზე და მასთან დაკავშირებულ წეს-ჩვეულებებზე, რომელიც თანამედროვე ყოფაში მნიშვნელოვა-
ნია. უკანასკნელ წლებში საკვლევი რეგიონის მოსახლეობაში აღზრდის მიმართულებით მკვეთრად 
იცვლება დამოკიდებულება. თვითმყოფადი ქართული ეროვნუ-ლი მსოფლმხედველობის ჩამოყა-
ლიბებაშიც მთავარ როლს ოჯახი, უფროსი თაობის წარმომა-დგენლები ასრულებენ. ნაშრომში სა-
უბარია აფხაზეთში ეროვნული ცნობიერების ზოგიერთ ასპექტზე. მართალია, დღეს დაკარგულია 
დიდი ისტორიული წარსულის მქონე კუთხე, მაგრამ იქ ქართული სული, ქართული გენი არ აღმო-
ფხვრილა და იქ მცხოვრებთა ცნობიერებაში ქარ-თული ადათის, ტრადიციის გამოძახილი კვლავ 
ისმის, მათ მეხსიერებას კი არაერთი ისტო-რიული რეალიები შემოუნახავს. ამასთანავე, მათთვის 
ტრადიციულს, ისტორიულს დიდი დატვირთვა აქვს. მათ ისტორიულ მეხსიერებაში აკვანი შემო-
რჩა. უყვართ და კრძალვით ეპყ-რობიან აკვანს, რომელიც ჯერ კიდევ შემონახულია მრავალ ოჯა-
ხში, თუმცა ყოველდღიურად მოქმედებიდან გამოდის აკვანის გამოყენება, რაზეც უხუცესები გუ-
ლისწყრომას გამოთქვამენ.

საკვანძო სიტყვები: ჩვილის საწოლი, აკვანი, აფხაზეთი. 

* * *
შესავალი: აკვანი ქართული ეთნოკულტურული მემკვიდრეობის ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი და 

მრავალმხრივ საინტერესო ნაწილია. ჩვილის საწოლს საქართველოში დიდი ხნის ტრადიცია აქვს, 
რაზეც მეტყველებს აკვნის მასალის შერჩევისა და მასალის დამუშავების ცოდნა. მნიშვნელოვანია 
ასევე შემკულობა და ორნამენტიკის სიმბოლიკა. სააკვნე მასალად ხის სხვადასხვა ჯიშები იხმა-
რებოდა, რაც იმაზე იყო დამოკიდებული, თუ რომელი ჯიშის ხეებით იყო დაფარული ესა თუ ის 
რეგიონი. ხელოსნობის ამ დარგთან დაკავშირებული ტრადიციები თითქმის აღარაა შემორჩენილი. 
აკვანმა ეპოქის შესაბამისად რამდენჯერმე განიცადა ტრანსფორმაცია და ეთნოგრაფიულ ყოფას 
დღემდე შემორჩა. 

აკვნთან დაკავშირებულ კვლევის საქმეში საგულისხმოა ვერა ბარდაველიძე-ლომიას ნაშრომი, 
რომელმაც ქართულ სამეცნიერო სივრცეში საფუძველი ჩაუყარა ჩვილი ბავშვის საწოლს – აკვანს 
და მასთან დაკავშირებულ წეს-ჩვეულებების კვლევას. ასევე მნიშვნელოვანი და ღირებულია ნ. კა-
პანაძის ნაშრომები ქართული აკვანის შესახებ. მიუხედავად ამისა, აკვანი მკვლევართა საგანგებო 
შესწავლის ობიექტი არ ყოფილა, ამიტომ აღნიშნულ საკითხზე არსებული ლიტერატურის სიმცირე 
ამით უნდა აიხსნას.

საკითხთან დაკავშირებით საინტერესოა თანამედროვე აფხაზეთის ყოფაში შემორჩენი-ლი აკ-
ვნები და ჩვილი ბავშვის აღზრდასთან დაკავშირებული პროფესიული ცოდნა, რომელიც თაობიდან 
თაობას გადაეცემოდა. 

მეთოდები: წინამდებარე სტატია დაფუძნებულია კომპლექსურ, ისტორიულ და ეთ-ნოლოგიურ 
მეთოდოლოგიაზე. საველე ეთნოგრაფიული მასალა მოპოვებულია 2020-2024 წლებში. ყოფისა და 
კულტურის ელემენტები შესწავლილია, როგორც ვერტიკალურ (ისტორი-ულ) ისე ჰორიზონტალურ 



727

ჭრილში. ისტორიული პროცესების ანალიზი დაფუძნებულია შე-დარებით ისტორიულ მეთოდზე. 
ნაშრომი დაფუძნებულია საკითხის ირგვლივ არსებულ სა-მეცნიერო ლიტერატურაზე.

მსჯელობა: აკვანი – არკვან, ონწე (მეგრულად) ქართული მატერიალური კულტურის ეთნოგ-
რაფიულ ლექსიკონში ჩვილი ბავშვის საწოლია და იგივე ტერმინი დასტურდება აფხა-ზეთის ქა-
რთულ მოსახლეობაშიც. აფხაზები აკვანს – აგარას უწოდებენ (Бигвава, 1983, გვ. 81-86); (Инал-
Ипа, 2016, გვ. 259); (მაჭავარიანი 179); (ბახია-ოქრუაშვილი, 2020, გვ. 47). 1892 წელს გამოცემულ 
წიგნში „Абхазская азбука“ აკვანს აფხაზურად აგარა ეწოდება და თან ერთვის აკვნის სურათი, 
რომელიც იდენტურია ქართული აკვნის (Абхазская азбука , 1892, გვ. 3). 2023 წელს აფხაზეთში, 
კერძოდ გუდაუთაში გაიხსნა მუზეუმი და მოეწყო გამოფენა, რომელიც მიეძღვნა გამარჯვებისა და 
დამოუკიდებლობის 30 წლისთავს. გამოფენაზე წარმოდგენილი იყო „გმირის გამზრდელი აკვნები,“ 
რომელზეც გადაფარებული იყო აფხაზეთის დროშა. მუზეუმში წამოდგენილი აკვნები იდენტურია 
ქართული აკვანის (https://sputnik-abkhazia.ru/20230920/kolybel-geroya-vystavka-k-yubileyupobedy-
otkrylas-vsukhu-me-1048087848.html, თ. გ.)

აკვნამდე ჩვილს ხოჭიჭში აწვენდნენ. ხოჭიჭი ჩვილი ბავშვის საწოლი, მცირე აკვანია (ს.-ს. ორბელი-
ანი, ლექსიკონი ქართული 428). აკვნამდელი საწოლი საქართველოს სხვადასხვა კუთხეში სხვადასხვა 
სახელწოდებებით ფიქსირდება (კაპანაძე, 1994, გვ. 44). სამეგრელოში ტეფია ეწოდებოდა (მაკალათია, 
1941, გვ. 272). ხოლო ზოგიერთ კუთხეში არ იცოდნენ ხოჭიჭის ხმარება და თვით სიტყვაც მათთვის 
უცნობია (ბარდაველიძე-ლომია, 1953, გვ. 239). ხოჭიჭი ჩვილი ბავშვის საწოლის უძველესი, მარტივი 
სახეა, რომლის განვითარების შედეგად აკვნის ფორმა ჩამოყალიბდა (ვარშალომიძე 82-83). აკვანში 
კი ჩვილს სამი დღის ან რამდენიმე კვირის შემდეგ აწვენდნენ. მანამდე მას ბებიაქალი ტეფიაზე აწვე-
ნდა და არტახებით მტკიცედ კრავდა. მთხრობელთა გადმოცემით ტეფიაზე ბავშვის დაწვენა იმიტომ 
ხდებოდა, რომ ხალხური ჩვეულების თანახმად ბავშვის დაბადებამდე მის სახელზე წინასწარ არაფ-
რის ყიდვა არ შეიძლებოდა – „სახელს ვეგიოდვანა“. ტეფიას სახელდახელოდ აკეთებდნენ ბავშვის 
დაბადების დღეს და მისი გამოყენება ზედ ბავშვის მარტივად გადაკვრაში გამოიხატებოდა. ამასთან, 
პირველ დღეებში დედას ლოგინიდან ადგომა უჭირდა, რომ აკვანში მყოფი ბავშვისთვის მოევლო და 
ძუძუ ეწოვებინა. ტეფია იყო სქელი ფიცარი, რომლის სიგრძე-სიგანე შეეფერებოდა ახალ დაბადებულ 
ბავშვს. ხოჭიჭს ძირითადად ხმარობდნენ ბავშვის აკვანში ჩაწვენამდე. ბებიაქალი – ხემეთხუმ ბავშვს 
შეკრავდა და დედას მიუწვენდა, რამდენიმე დღის შემდეგ ბავშვს ულოცავდა „გალენიშს“ – გარეთას. 
ბებიაქალს აუცილებლად საპნით ასაჩუქერებდნენ, რასაც „ხეშ ნობონუერს“ – ხელის დანაბანს უწო-
დებნენ (ავტორის საველე ეთნოგრაფიული დღიური 2). ბებიაქალის ინსტიტუტი საქართველოს თით-
ქმის ყველა კუთხისთვისაა ცნობილი, ზოგიერთი მთიანი რეგიონის გამოკლებით. გარკვეული ხნის 
მანძილზე ბებიაქალი მშობიარესა და ახალშობილის მოვლაში მთავარ როლს ასრულებდა, ამიტომ 
ოჯახი ვალდებული იყი შესაფერისი პატივით გაესტუმრებინა, მისი გასტუმრება ოჯახის შესაძლებ-
ლობაზე იყო დამოკიდებული. აფხაზეთში დავაფიქსირეთ, ბებიაქალი აუცილებლად საპნით უნდა და-
ესაჩუქრებინათ (ავტორის საველე ეთნოგრაფიული დღიური, 2024, გვ. 3). საქართველოს სხვადასხვა 
კუთხეში კი აუცილებელი იყო საპნისა და პურის მიცემა (გვათუა 71)

აფხაზეთში აკვნისათვის საუკეთესო მასალად კაკალის ხე ითვლებოდა (Акаба, 1960, გვ. 180). 
ასევე ამზადებდნენ სხვა მსუბუქი ხისგანაც, როგორიცაა თელა, ცაცხვი, ფიჭვი, ურთხელი, წი-
ფელა, მუხა და სხვა, მაგრამ მეტ შემთხვევაში აღარ დაეძებდნენ და, რა ხეც მოხვდებათ იმას ხმა-
რობენ აკვნის მასალად. მსუბუქ ხეს იმიტომ ირჩევდნენ, რომ აკვნის ყოველი ნაწილი გამოჩუქუ-
რთმებული უნდა ყოფილიყო და დასამუშავებლად ადვილი იქნებოდა. სააკვნო ხეს აუცილებლად 
სავსე მთვარის დროს ჭრიდდნენ. შიბაქის//კალმის გასაკეთებლად ყველაზე კარგი იყო ლეღვის, 
არყისა და ალვის ხე. ეს ხეები რბილია და გასაბურღად ადვილია. კალამი ორი სახის იყო ბავშვის 
სქესის მიხედვით (კაპანაძე, 1994, გვ. 46). აკვანს მეაკვნე სამჯერ მარჯვნივ შემოაბრუნებდა და 
დალოცავდა. მეპატრონე აკვანს ორშაბათს არ წაიყვანდა. მთხრობელთა გადმოცემით აკვანს სა-
ჩუქრად შიბაქი მოჰყვებოდა (ავტორის საველე ეთნოგრაფიული დღიური, 2024, გვ. 3).

აკვანს დიდ პატივს სცემდნენ, სიყვარულითა და კრძალვით ეპყრობოდნენ. აკვანი ხალხის წა-
რმოდგენით თითქოს გასულიერებულია და მას, როგორც სულიერ არსებას ისე მიმართავდნენ. რო-



728

დესაც აკვანზე საუბრობენ, როგორც სულიერზე ისე მიუთითებენ, მაგალითად იტყვიან არკვანიშ 
მეჸუნაფა – აკვანის მიყვანა. რამდენიმე დღის შემდეგ გოგოს მშობლებს, საჩუქრებთან ერთად გა-
წყობილი აკვანი მოჰყავდათ (Инал-Ипа, 2016, გვ. 259). აკვანი პირველ შვილზე ქალის მშობლებს 
მოჰყავდათ, ხოლო მეორე შვილზე ამ აკვნის თავიდან ახალით მოწყობა ვაჟის ოჯახის პრეროგა-
ტივა იყო. თუ ოჯახი აკვანს ინათხოვრებდა უკან დაბრუნებისას აუცილებლად აკვანს საჩუქართან 
ერთად დააბრუნებდნენ. 

აკვანი შედგებოდა სადა გვერდის ფიცრებისაგან, რომლებიც დამაგრებული იყო თავბო-ლო 
წყვილ-წყვილ სვეტებზე. სვეტებზე ზემოდან ჩადგმულია კამარა, ქვემოთ კი მათზევე დამაგრე-
ბულია საგოგავები. საგოგავების ზემოთ ხიდებია და შიგ ხიდებში ჩადგმულია კო-ჭები. გვერდის 
ფიცრები შეკრულია მათ ნახვრეტებში გაყრილი ჩხირებით. საქართველოში საბავშვო საწოლების 
– აკვნების მრავალფეროვანი ფორმებიდან რწევის პრინციპის მიხედვით აკვნის სამი სახე გამოი-
ყოფა. უსაგოგავო, მომრგვალებულფეხებიანი და საგოგავიანი. ქართული აკვანი, რომელსაც სა-
გოგავი გააჩნდა საერთოდ გავრცელებულია საქართველოში და აღნიშნული საწოლის განვითარე-
ბულ სახეობას წარმოადგენდა. აკვნის აუცილებელი ელემე-ნტია – არტახი. აკვანზე გადასახვევი 
ბრტყელი მაგარი ნაჭერი, საბეჭურები – მხრების გასაკრავი, მუხლთბალიში, ლეიბი ჰიგიენური 
ნახვრეტით და აკვანში ჩასადები შარდსადენი ხის მილით (შიბაქი). გოგონებისთვის განკუთვნილი 
შიბაქის პირი მოგრძო ოვალურადაა გამოთლილი, ხოლო ბიჭებისათვს – მრგვალად. შიბაქს თავი 
სანთლით აქვს შემოლესილი და შემოხვეული აქვს მიტკლის ნაჭერი. შიბაქი საქართველოს სხვა-
დასხვა კუთხეში საყოველ-თაოდ გავრცელებული იყო გარდა მთიულეთისა (მაკალათია, 1930, გვ. 
117). შიბაქს, რომელსაც აფხაზეთში მცხოვრები ქართველები კალამს უწოდებდნენ ბამბუკის ხის-
გან კეთდებოდა, რასაც ეთნოგრაფიული მასალები ადასტურებს, თუმცა წერილობითი წყაროებით 
შიბაქი ლერწმის ხისგანაც კეთდებოდა. აფხაზეთში ქართველები შიბაქს კალამს, ხოლო აფხახები 
ა-კალამს უწოდებენ (Дбар, 2000, გვ. 59-60). სამეგრელოში შიბაქის ნაცვლად ლერწამს ხმარობენ, 
რომელსაც ლეიბში სათანადო ადგილზე ამოჭრილ ჰიგიენურ ხვრელში უყრიდნენ (კაპანაძე, 1994, 
გვ. 50).

აკვნის ნაწილების ცალ-ცალკე დამზადების შემდგ ხელოსანი „აკვნის შენებას“ იწყებდა. ძველად 
აკვნის ლეიბი სპეციალური მშრალი ბალახით იყო გატენილი. ზოგჯერ მატყლის ლეიბსაც ხმარობ-
დნენ. ბალახის ლეიბი უფრო ჯანსაღად ითვლებოდა, ბავშვი არ ჩახურდებო-და, სისველესაც ად-
ვილად ატარებდა და ჩვილი ნაკლებად წუხდებოდა. ხოჭიჭზე ბავშვის დაწვენა – დაკვრა, ისევე, 
როგორც აკვანში გაზრდა, გამართული წელის საწინდრად იყო მიჩ-ნეული (მინდაძე, 2005, გვ. 7).

აკვნის საგანგებოდ აღჭურვის შემდეგ იმართებოდა ბავშვის ჩაწვენის რიტუალი, რომელ-საც 
ბებიაქალი ან ოჯახის უფროს ქალი შესარულებდა. ბავშვის აკვანში პირველად ჩაწვენისას ჩვილს 
დალოცავდნენ. ასევე იქცეოდნენ სახლის გარეთ აკვნის პირველად გამოყვანისას. ბავშვს აკვანში 
აუცილებლად სავსე მთვარეზე ჩააწვენდნენ, რომ ის მომავალში ბედნიერი ყოფილიყო. დღეც უნდა 
შერჩეულიყო. კარგ დღეებად – სამშაბათი, ხუთშაბათი და შაბათი ითვლებოდა. თუმცა რესპონდე-
ნტთა გადმოცემით ერიდებოდნენ შაბათ დღეს აკვნის მოყვანას, რადგან შაბათი დღე მიცვალებუ-
ლთა დღედ ითვლებოდა. ოჯახი ხშირად მიმართავდა შაბათ დღეს მიცვალებულთა სულებისთვის 
საკურთხის – ტაბაკის გაკეთებას (ავტორის საველე ეთნოგრაფიული დღიური, 2024, გვ. 4). პირვე-
ლად აკვანში ჩაწვენის დროს სხვადასხვა რიტუალები სრულდებოდა. აკვანში მძინარე ბავშვს დედა 
ბინას არ გამოუცვლიდა ბავშვს ძილი დაეკარგებაო. ამიტომ ყოველთვის ცდილობდნენ აკვანი დე-
დის საძინებელთან ახლოს ყოფილიყო.

ბავშვს აკვანში გამართულად ჩააწვენდნენ და ხელ-ფეხს შეუკრავდნენ. ნალზე გადაფა-რებულ 
ნაჭრებს ხელ-ფეხზე შემოსკვნიდნენ, არტახებს გადაუჭერდნენ ერთს გულთან, მეორს ფეხებთან. 
ამ დროს მიღებული იყო მუხლთ-ბალიში, რათა ბავშვს მუხლის სახსრები არ და-ზიანებოდა და ფე-
ხები თავისუფალი ჰქონოდა. გადასაკრავებს და არტახებს ბავშვს და აკვანს ორჯერ გადააკრავ-
დნენ და გამონასკვავდენენ. იმ ადგილას აკვანში, სადაც თავი და კისერი ედო, ჩააღრმავებდნენ, 
რომ ბავშვს კისერი და თავი სწორად სჭეროდა. 

აფხაზეთში, ისე როგორც სამეგრელოში არსებობდა ცრურწმენა და ბავშვს ღამე გარეთ არ გაი-
ყვანდნენ, თუ ეს მოხდებოდა მას შუბლზე ნახშირით ჯვარს გაუკეთებდნენ. ავი თვალისა-გან ბავ-



729

შვის დასაცავად, ხალხური ჩვეულების მიხედვით, აკვანზე კიდებდნენ ამულეტებს და ავგაროზებს. 
ჩვილის ტანსაცმელს ერთი წლის განმავლობაში ღამე გარეთ არ დატოვებდნენ. ჩვილ ბავშვს აკვა-
ნში თავქვეშ მაკრატელს, დანას, რკინას დაუდებდნენ. გადმოცემით მიაჩნ-დათ, რომ ბავშვს ავი 
სულები ეტანებოდნენ. ამიტომ ბავშვის დასაცავად აკვანზე შებმული ჰქონდა სხვადასხვა სახის 
ამულეტები (კაპანაძე, 1994, გვ. 51). ბავშვი აკვანში სამი-ოთხი წელი იწვა. 

დიდი ყურადღება ექცეოდა ბავშვის სწორ კვებას. მის ძირითად საკვებს დედის რძე წარ-მოა-
დგენდა, რომელიც ერთი წელი მაინც უნდა ეწოვა. დედა ბავშვს ძუძუს დაბადებისთანავე აძლევდა. 
რამდენიმე დღე სანამ ქალს რძე მოუვიდოდა ჩვილი ხსენით იკვებებოდა. დედის რძით ჩვილის კვება 
ჯანმრთელი ბავშვის გაზრდის მთავარ პირობად ითვლებოდა. დამატე-ბითი საკვები კი ჩვილს 4-5 
თვიდან ეძლეოდა. ძირითადად ადგილობრივი საკვების თითქმის ყველა სახეობას გაასინჯინებ-
დნენ (მინდაძე, 2005, გვ. 8). 

რესპონდენტთა გადმოცემით, ახალშობილისა და მელოგინეს დასაცავად ძველად, მა-გიურ წე-
სებსაც მიმართავდნენ. ავი სულები განსაკუთრებით ჩვილ ბავშვსა და მელოგინეს ერ-ჩოდნენ. ავი 
სული განსაკუთრებით საშიში იყო ახალშობილისათვის ღამე, მზის ჩასვლის შემდეგ, ე. ი. ავსულთა 
აქტიურობის დროს, ამიტომ მზის ჩასვლის შემდეგ ცდილობდნენ ბავ-შვი სახლში ჰყოლოდათ. ცდი-
ლობდნენ ჩვილის ტანსაცმელი ღამე გარეთ არ დარჩენილიყო. ჭიაკოკონობის ღამეს ოჯახი ცდი-
ლობდა, როგორც ჩვილის ისე ოჯახის სხვა წევრების ნივთები გარეთ არ დარჩენოდათ. ასევე ჩვილი 
ბავშვის ტანსაცმელს მთელი წლის განმავლობაში ღამე გარეთ დღესაც არ ტოვებენ (ავტორის სა-
ველე ეთნოგრაფიული დღიური, 2024, გვ. 5). აკვანზე კიდებდნენ სხვადასხვა სახის ამულეტებს, გა-
ნსაკუთრებით რკინის ნაჭერს ან რკინისგან დამზადებულ გამოსახულებებს, რომელსაც მჭედლები 
უმძრახისად ამზადენდბენ. აკვანზე შებმული ამულეტები დიფერცირებული ფუნქციითაა წარმო-
დგენილი. მაგალითად თვალის, ძილის, უჟმურის საწინააღმდეგოდ. ასევე იცოდნენ თავის ქვეშ ნა-
ლოცი ნახშირის, შავტარიანი დანის, პატარა ხანჯლის, მაკრატელის ამოდება. სცოდნიათ ამულეტე-
ბის ბავშვის ტანსაცმელზე დაკერება. მიუხედავად მრავალი ამულეტისა, რომლითაც ბავშვს იცავს 
ავი სულისაგან, თუ ბავშვი მაინც ავად ხდება, მაშინ მლოცველს მიმართავენ. მლოცავი მეტწილად 
მოხუცი ქალია. გავრცელებულია შელოცვა ავი თვალის წინააღმდეგ. თვალისას – „თოლიშს“ ულო-
ცავდნენ ჩვილს და ნალოც ნაწერს ან წამალს ნაჭერში გახვეულს აკვანზე ჩამოკიდებნენ ან აკვანის 
ლეიბის ქვეშ ამოუდებნენ. ასევე სხვადასხვა ამულეტებსაც ჩამოკიდებნენ აკვანზე ან შეიძლებოდა 
კისერზე ჩამოეკიდებინათ. ჩვილი ბავშვის დაცვა ავი სულებისგან საქართველოს სხვადასხვა კუ-
თხეებშიც დასტურდება (ს. კაკაბაძე 18-19); (Мамаладзе, 1893, стр. 92); (Машурко, 1894, стр. 306); 
(Степанов, 1894, გვ. 81). შელოცვებისა და აგრეთვე ბავშვსა და აკვანზე ჩამოკიდებული საგნების 
დიდი უმრავლესობა მიმართულია ბოროტი სულების დასაფრთხობად და მოსაშორებლად. მიუხედა-
ვად იმის თანამედროვე ყოფაში, რომც არ იყენებდნენ აკვანს, თანამედროვე ჩვილი ბავშვის საწო-
ლის ქვეშ თავთან ხშირად ამოუდებენ ამ ნივთებს – ავი სული არ მიეკარებაო. სცოდნიათ იღბლიანი 
და უიღბლო აკვნების გარჩევა. წესი იყო უიღბლო აკვნების ხეზე ან ეკლესიის გალავანზე შემოდგმა 
და იღბლიანი აკვნის განათხოვრება (მაჭავარიანი, 1957, გვ. 275). ცარიელი აკვნის დარწევა არ შეი-
ძლებოდა რადგან ხალხის რწმენით ბავშვის დაავადებას ან სიკვდილს იწვევდა.

საქართველოში უკანასკნელ დრომდე შემორჩა დიდი სალოცავისადმი აკვნის შეწირვის ტრადი-
ცია. უშვილობის ან ბავშვის ავადმყოფობის დროს ხატს პატარა აკვანს სწირავდნენ. შესაწირავ 
აკვნებს უმთავრესად ნაყოფის მომცემ მსხლის ან კაკლის ხისაგან აკეთებდნენ. აკვანს ჯერ წმინდა 
ხეებზე ჩამოკიდებდნენ, დაარწევდნენ და შემდეგ ხატს შესწირავდნენ. სცოდნიათ ასევე ვერცხლის 
მინიატიურული აკვნის შეწირვაც. ამ ხასიათის ცერემონიალი სხვაგანაც მოწმდება (Козлова, 1964, 
стр. 129). წმიდა ხისგან აკვნის გაკეთება, ამავე ხეზე მისი ჩამოკიდება და დარწევა წარმოადგენს 
მაგიურ ქმედებას, რომლის მიხედვითაც „მსგავსი იწვევს მსგავსს“ (ბედუკიძე, 1973, გვ. 124). წესად 
ყოფილა იღბლიანი აკვნის განათხოვრებაც. გვარს გარეთ აკვნის გატანა იკრძალებოდა საგვარეუ-
ლოს ბედ-იღბლის სხვა გვარზე გადასვლის შიშით.

დასკვნა: თანამედროვე აფხაზეთში მცხოვრები ქართველები წლების განმავლობაში როგორც 
სეპარატისტების ისე რუსეთის მხრიდან აგრესიისა და დევნის მსხვერპლნი არიან. ამ კუთხის მკვი-



730

დრნი განიცდიან მატერიალურ-სოციალურ შევიწროებას. მიუხედავად ამისა, მო-სახლეობის ყოფამ 
სახეცვლილი ფორმით მაინც შემოინახა აკვანი და მასთან დაკავშირებული წეს-ჩვეულებანი. ამ მხა-
რეში ფიქსირდება ჩვილი ბავშვის საწოლის – აკვნის გამოყენება. მაგრამ უნდა აღინიშნოს, რომ ეს 
აკვანი არის ძველი, რადგან აკვნის ხელოსნები დღეს უკვე აღარ არიან და იყენებენ ძველ, ბედნიერ 
აკვანს, რომელიც შემორჩენილია სანათესაოში ან სოფელში. XX საუკუნის ბოლოდან აქტიურად 
იწყებს გავრცელებას ჩვილი ბავშვის მზა ევროპული საწოლები, რომლის პირველი მომხმარებელი 
ქალაქის მცხოვრებნი არიან, მაგრამ დღეს უკვე სოფლებშიც შეაღწია და თითქმის მოსახლეობის 
ყველა ნაწილისთვის ხელმისაწვდომი გახდა. თანამედროვე ყოფაში ტრადიცია და ტერმინი „არკვა-
ნიშ მეჸუაფა“ – აკვნის მიყვანა ისევ ფიქსირდება, მაგრამ ამ დროს ქალის მშობლებს მზა საწოლი 
მიჰყავთ და არა აკვანი. აფხაზეთის ქართული მოსახლეობის საკმაოდ მნიშვნელოვანმა ნაწილმა 
დღემდე მოიტანა თავისი ეთნიკური კულტურის ელემენტი – აკვანი, რაშიც გადამწყვეტი როლი 
ითამაშა ისეთმა ფაქტორმა, როგორიცაა ისტორიული მეხსიერების სიმტკიცე. 

ბიბლიოგრაფია:
Абхазская азбука. (1892). Тф.
Акаба Л. Х. (1960). Об орнаменте резьбы по дереву у абхазов. Сухуми.
Бигвава В. Л. (1983). Современная сельская семья у абхазов. Тбилиси.
Дбар С. А. (2000). Обычаи и обряды детского цикла у абхазов (вторая половина XIX – начало 

XX вв.). Сухум.
Инал-Ипа Ш. Д. (2016). Этнографя брачно-семейных и социальных отношений абхазов, (Т. Т. 

I). Сухум,.
Козлова К. И. (1964). Этнография народов Поволжья. Москва.
Мамаладзе Т. (1893). Народные обычаи и поверья гурийцев. СМОМПК.
Машурко Ж. (1894). Из области народной фантазии быта Тифлисской и Кутаисской губернии . 

СМОМПК, вып. ΧVIII Отд. III.
Степанов И. (1894). Приметы и поверья грузин Телавского уезда Тифлисской губернии. 

СМОМПК, вып. ΧIΧ Отд. II.
https://sputnik-abkhazia.ru/20230920/kolybel-geroya-vystavka-k-yubileyupobedy-otkrylas-vsukhu-

me-1048087848.html. (б.д.).
ავტორის საველე ეთნოგრაფიული დღიური (2024).
ბარდაველიძე-ლომია ვ. (1953). ბავშვის დაბადებასთან დაკავშირებული რიტუალი მთიან ქა-

რთლში. საქართველოს სახლმწიფო მუზეუმის მოამბე, IV.
ბახია-ოქრუაშვილი ს. (2020). აფხაზურ-ქართულ ეთნოგრაფიულ ტერმინთა განმარტებითი 

ლექსიკონი. თბილისი.
ბედუკიძე ლ. (თბილისი). ხალხური ავეჯი აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთში. 1973.
გვათუა ნ. (1997). მშობიარობასა და ჩვილი ბავშვის მოვლის ხალხური ტრადიციები. ტრადიცი-

ული ქართული სამედიცინო კულტურა, I. თბილისი.
ვარშალომიძე ჯ. (1987). აკვანი და მასთან დაკავშირებული წეს-ჩვეულებანი აჭარაში. სამხრეთ 

დასავლეთ საქართველოს ყოფა და კულტურა, XIV.
კაკაბაძე ს. (1914). ისტორიებრი აღწერა. ტფილისი.
კაპანაძე ნ. (1994). ბავშვის აღზრდის ქართული ხალხური ტრადიციები, თბილისი.
მაკალათია ს. (1930). მთიულეთი. ტფილისი.
მაკალათია ს. (1941). სამეგრელოს ისტორია და ეთნოგრაფია. თბილისი.
მაჭავარიანი, ნ. (1957). ბავშვის მოვლა-აღზრდის წესები მთიულეთში. საქართველოს სახლმ-

წიფო მუზეუმის მოამბე, XIΧ-A და XIΧ-B.
მაჭავარიანი ნ. (2010). ბათუმელ აფხაზთა მეტყველება (გრამატიკული ანალიზი, ტექსტები, 

ლექსიკონი). თბილისი.
მინდაძე ნ. (2005). ქართული ხალხური სამედიცინო ტრადიციები კახეშთი. თბილისი.
ორბელიანი ს. ს. (1993). ლექსიკონი ქართული. თბილისი.


