
99

შავიზღვისპირეთი – ცივილიზაციის თეორია და მდგრადი განვითარება

ელენე გეგეშიძე
კულტუროლოგიის აკადემიური დოქტორი,

მოწვეული პროფესორი, მეცნიერი-მკვლევარი, თსუ, 
საქართველოს საპატრიარქოს წმინდა თამარ

მეფის სახელობის უნივერსიტეტის ასოცირებული პროფესორი 
ელ-ფოსტა: elene.gegeshidze@tsu.ge

ORCID: 0009-0000-6507-544X

აბსტრაქტი: როგორც ცნობილია, ცივილიზაცია საზოგადოების კულტურული განვითარების 
უმაღლესი საფეხურია. ის ხასიათდება კარგად ორგანიზებული სოციალურ-ეკონომიკური და პო-
ლიტიკური სტრუქტურებით, რომლის მთავარი მამოძრავებელი ძალაა სულიერების, განათლების 
ელემენტები. ისინი ყალიბდებოდა „გონიერი ადამიანის“ და გარემომცველი სამყაროს ხანგრძლივი, 
შემოქმედებითი ურთიერთობის პროცესში. ის მოიცავს არა მარტო სახელმწიფოებრივი, დემოკრა-
ტიული მართვის პრინციპებს, რწმენა-წარმოდგენების სისტემას, არამედ ზნეობრივ ნორმებს, ყო-
ველდღიურობის რეგლამენტაციებს. მათ საფუძველზე ყალიბდებოდა ურთიერთობა ადამიანებსა 
და ცალკეულ სოციალურ ჯგუფებს შორის, ჯერ ოჯახში, და შემდგომ გვარში, თემში, ტომსა და 
ტომთა კავშირებს შორის, რაც საფუძველი გახლდათ სახელმწიფოს, უპირატესად ქალაქ-სახელ-
მწიფოების წარმოშობისა. ქალაქ-სახელმწიფოების, მათი ეკონომიკისა და კულტურის შემდგომი 
განვითარება უშუალოდ განაპირობა დამწერლობის წარმოშობამ, რომლის გარეშე წარმოუდგენე-
ლია ცივილიზაციის ფორმირების პროცესი. ცივილიზაციის მიზანია კაცობრიობის კეთილდღეობა, 
ადამიანის ცხოვრების კულტურული დონის ამაღლება, უსაფრთხოების უზრუნველყოფა.

თანამედროვე კულტუროლოგიაში უდიდესი მნიშვნელობა ექცევა ცივილიზაციების თეორიას 
და კულტურის ისტორიას, მათი მომავალი ხვედრის გააზრებას, რაშიც მოიაზრება ამა თუ იმ ქვეყ-
ნის მდგრადი განვითარება, რომლის კონტექსტშიც იგულისხმება განვითარება არსებულ რესურ-
სებზე დაყრდნობით, ზიანის მიყენების გარეშე. სპეციალურ სამეცნიერო ლიტერატურაში დაბეჯი-
თებით საუბრობენ XXI ს. ე.წ. მეხუთე თაობის თანამედროვე ლოკალური ცივილიზაციების თავისე-
ბურებაზე, ცივილიზაციის მომავალზე, მისი განვითარების პერსპექტივა ჯერჯერობით ბუნდოვა-
ნია. ამჟამად ქვეყნად კვლავ მიმდინარეობს „ცივილიზაციური ომები“. დასავლური (ევროპული) და 
აღმოსავლური (აზიური) კულტურების, ქრისტიანების და მუსლიმების დაპირისპირება, რაც ჩვენი 
პლანეტის მომავალზე ოპტიმისტური დასკვნების გაკეთების საშუალებას ნაკლებად იძლევა.

21-ე საუკუნეში ნებისმიერი ქვეყნის განვითარების ერთადერთ უალტერნატივო გზად მდგრადი 
განვითარება იქნა მიჩნეული, რომელიც არის განუწყვეტელი ცვლილებების პროცესი. შავიზღვის-
პირეთის ეკოტურიზმი საქართველოსთვის არის ბუნებრივი და სოციო-კულტურული რესურსე-
ბის კონსერვაციის მექანიზმი და ასევე მდგრადი განვითარების საშუალება. ეკოტურიზმს ოთხი 
მთავარი ქვაკუთხედი გააჩნია: განვითარების მდგრადობა, ეკონომიკური სარგებლიანობა, ტრა-
დიციებისა და ადგილისათვის დამახასიათებელი ცხოვრების სტილის შენარჩუნება და საგანმანათ-
ლებლო კომპეტენციები, რის საფუძველზეც შესაძლებელია არა მარტო შავიზღვისპირეთის რეგი-
ონის, არამედ სრულიად საქართველოს პროგრესული განვითარება.

საკვანძო სიტყვები: ცივილიზაცია, მდგრადი განვითარება, ტრადიციები, ეკოტურიზმი.

* * *
შესავალი: თანამედროვე გლობალიზაციის პირობებში შავიზღვისპირეთის სივრცე პოლიტიკურ, 

ეკონომიკურ და კულტურულ არეალში განსაკუთრებული ყურადღების საგანს წარმოადგენს. ეს 
ვრცელი რეგიონი, უძველესი დროიდან სხვადასხვა ცივილიზაციათა თანხვედრის არეალია. ისტო-



100

რიული ფაქტია, რომ შავიზღვისპირეთში თავს იყრიდნენ ჩრდილოეთისა და სამხრეთის, აღმოსა-
ვლეთის და დასავლეთისათვის დამახასიათებელი თავისებურებანი და განუწყვეტლივ ურთიერთ-
ქმედებდნენ, როგორც ერთმანეთზე, ისე ადგილობრივ სამყაროზე და ამიტომაც, შავიზღვისპირე-
თის როლი განსაკუთრებულია საქართველოს სიძლიერისთვის, რადგან სწორედ ამ რეგიონში, მისი 
გეოგრაფიული მდებარეობის გამო ყველაზე მეტად არის შესაძლებელი ტურიზმის განვითარება, 
რომელიც თანამედროვე გლობალიზაციის პერიოდში ყველაზე მაღალშემოსავლიანი ბიზნესია 
მსოფლიოში.

შავიზღვისპრეთის მდგრადი განვითარება უნდა უზრუნველყოფდეს სოციალური, კულტურული 
და ეკონომიკური კრიტერიუმების ჰარმონიულ შერწყმას. რაც არა მარტო ბუნებრივი და კულტუ-
რული რესურსების შენარჩუნების შესაძლებლობას მოგვცემს, არამედ მათი განვითარების წინა 
პირობა გახდება.

დისკუსია/შედეგები: მეცნიერთა მტკიცებულებით პირველი ცივილიზაციის წარმოქმნა რამდე-
ნიმე ათასწლეულის წინ აზიის, აფრიკის და ევროპის ტერიტორიებზე მოხდა. მიუხედავად იმისა, 
რომ ამ ცივილიზაციების ფორმირება სხვადასხვა დროში და ეპოქაში ხდებოდა, მათი განვი-
თარების პროცესში ბევრი რამ საერთო იყო და სწორედ ეს საერთო ხაზი გახდა კაცობრიობის 
პროგრესის და კულტურული განვითარების პლაცდარმი. მსოფლიოს უძველესი ცივილიზაციის 
რეიტინგებში საქართველო მესამე საპატიო ადგილზე გავიდა, რასაც ადასტურებს ამერიკული 
ონლაინ – პლატფორმა (რომელიც ქსელის მომხმარებელთა კვლევის შედეგებს წარმოადგენს 
(топ-10) კულტურაზე, განათლებაზე, ისტორიაზე, თანამედროვე კომუნიკაციებსა და სხვადა-
სხვა სფეროებზე. საიტი ფუნქციონირებს 2005 წლიდან დღემდე და ამ ხნის განმავლობაში მის 
ბაზაში მილიონობით სხვადასხვა რეიტინგები შეიკრიბა). საიტის TheTopTens ინფორმაციით, 
უძველესი ცივილიზაციის რეიტინგის პირველ ადგილზე საბერძნეთია, ხოლო მეორე პოზიცია 
დაიკავა ეგვიპტემ. რაც შეეხება ჩვენს ქვეყანას, საქართველომ საპატიო მესამე ადგილი მოიპოვა 
თავისი უძველესი ტრადიციებით, უძველესი ცივილიზაციით, დამწერლობით, უძველესი ისტო-
რიებით. აღნიშნული საიტის მომხმარებლები წერდნენ, „რომ საქართველო არის ულამაზესი ქვე-
ყანა, რომელიც ღვთისმშობლის წილხვედრია, ეს არის სამშობლო ღვინისა და ყველის, უნიკა-
ლური ისტორიებით და უძველესი დამწერლობით, ეს არის ქვეყანა საოცრად მამაცი ხალხით და 
უმდიდრესი კულტურით“ (კოდუა, 2001, გვ. 24). 

საქართველოში უამრავ უცხოელს უმოგზაურია, ბევრ მათგანს რაღაც პერიოდი უცხოვრია კი-
დეც ჩვენს ქვეყანაში. ზოგიერთი მათგანი თავიანთ ჩანაწერებში წერდა, რომ история началась 
именного с этого места (Уайт, 1997, გვ. 36), რომ ქართული ცეკვა და სიმღერა უნიკალურია და 
ამ ყველაფერს ხელს უწყობს საქართველოს გეოგრაფიული მდებარეობა, ბევრი ასეთი ჩანაწერი 
დარჩა ისტორიაში, რასაც ადასტურებს უამრავი საარქივო დოკუმენტური მასალები, არა მარტო 
საქართველოში არამედ მის ფარგლებს გარეთაც. 

საქართველოს შავიზღვისპირეთი თავისი გეოგრაფიული მდებარეობით, დღესაც რჩება 
მსოფლიოს განსხვავებულ კულტურათა და ცივილიზაციათა თავშეყრისა და გზაგასაყარის 
ცენტრად. მსოფლიოს ეს რეგიონი ფუნქციურად დღესაც მნიშვნელოვანია თავისი ეროვნუ-
ლ-კონფესიური, კულტურული მრავალფეროვნების და რეგიონის პოლიტიკური აქტივობების 
გათვალისწინებით. სწორედ აქედან – საქართველოს ამ რეგიონიდან იწყება დასავლეთი და 
აღმოსავლეთი, აქ იკვეთება ცივილიზაციები, რელიგიური განშტოებები, მათ შორის ქრისტი-
ანული (მართლმადიდებლური, კათოლიკური, გრიგორიანული) და ისლამური (სუნიტური და 
შიიტური) მიმდინარეობები; თავმოყრილია უძველესი წარმოშობის და კონფესიების ხალხი 
(ებრაელები, ქურთები, იეზიდები, ასირიელები და ა.შ.), და ამ მრავალფეროვნების მხრივ, 
ამ „კულტურათაშორის ცენტრში“ (სახელმწიფოს წიაღში) სრული, ისტორიული სიმშვიდეა – 
უნიკალური ტოლერანტობაა. ეს ფაქტორიც, ცივილიზაციათა დიალოგში, შემეცნების თვალ-
საზრისით, მსოფლიოსთვის მნიშვნელოვანია, შესასწავლი და შესაფასებელია. როგორც გან-
სხვავებული ინტერესების გეოგრაფიულ გზაგასაყარს, ჩვენ „რაღაც“ გეოპოლიტიკური მისია 
და ფუნქცია მართლაც გვაკისრია. ისტორიულმა ჟამთასვლამ დაამტკიცა, რომ თანამედროვე 



101

კულტურები ჩამოყალიბებულია მრავალრიცხოვანი და ხანგრძლივი ურთიერთქმედების შე-
დეგად.

საქართველოს თამამად შეუძლია უთხრას მსოფლიოს, რომ მას თვითმყოფადი კულტურის 
საკუთარი, დამოუკიდებელი ისტორია გააჩნია, რომლის საფუძვლებიც ევროპის ცივილიზაციის 
ისტორიაზე ძველია. და ის მხოლოდ მართლმადიდებლური კულტურით არ განისაზღვრება, რა-
დგან სცილდება რელიგიის ფაქტორს და ზოგადსაკაცობრიო ღირებულებების მატარებელია 
– ადამიანის არსებობის და აზროვნების ყველა სფეროში. ეს თვითმყოფადი კულტურა, დო-
კუმენტურად კარგად აისახა ყველაზე უტყუარ და წარმომადგენლობით სფეროში – ხალხურ 
პოეზიაში, სიმღერასა და ცეკვაში, როგორც ეროვნული ფილოსოფიის, არისტოკრატიზმის, 
რაინდობის და ზოგადად, საკაცობრიო ფასეულობათა უმთავრესი ღირებულებების გამომხატ-
ველი. თვალსაჩინო კულტურულ მრავალფეროვნებასთან ერთად არსებობს ერთიანი გლობალური 
ცივილიზაცია, დაფუძნებული ტოლერანტობისა და თავისუფლების საერთო ფასეულობებზე. მისი 
აზრით, გლობალური ცივილიზაცია გამოირჩევა საპირისპირო აზრებისადმი შემწყნარებლობით, 
კულტურული მრავალფეროვნებისადმი პატივისცემით, „ადამიანის ფუნდამენტური, უნივერსა-
ლური უფლებებისადმი” ერთგულებით. ეს გლობალიზაცია ემყარება იმის რწმენას, რომ საჭიროა 
მივესალმებოდეთ ადამიანური კულტურების მრავალფეროვნებას და არ გვეშინოდეს მისი. მრავალი 
ომი წარმოიშვა იმის გამო, რომ ადამიანებს ეშინოდათ იმათი, ვისაც თავიანთგან განსხვავებულად 
თვლიდნენ, მხოლოდ კულტურათა დიალოგის გზით შეიძლება დაძლეულ იქნას ასეთი შიში.

ქართული ცივილიზაციის ერთ-ერთი შემადგენელი ნაწილია რელიგია, რომელიც ყოველთვის 
გვევლინება, როგორც მისი სახის ერთ-ერთი ჩამომყალიბებელი და განმსაზღვრელი ფაქტორი. 
ასევე, ის ერთ-ერთი უმნიშვნელოვანესი სფეროა ადამიანის ცხოვრებაში – ადამიანისა და ღმერთის 
ურთიერთობების ფენომენი, რომელიც ხშირად განსაზღვრავს თავად ადამიანის დამოკიდებულე-
ბას არსებული გარემოსა და რეალობისადმი, საკუთარ როლს მასში.

კულტურას ქმნის საზოგადოება. იგი გამოხატავს მის ხასიათს, მენტალიტეტს და ისევე, რო-
გორც თითოეული ადამიანი მენტალიტეტით განუმეორებელია, ყოველი კულტურაც ორიგინა-
ლური და უნიკალურია. როდესაც ლაპარაკია კულტურაზე, თავისთავად იგულისხმება ადამიანი 
და საზოგადოება, რადგან ეს სამი ცნება წარმოადგენს ერთ განუყოფელ მთლიანობას. მათი შექმნა 
ურთიერთთანადროულია. ადამიანის, საზოგადოებისა და კულტურის დაშორება წარმოუდგენე-
ლია, რადგან იგი ერთარსის სამი სახეა. კულტურა ადამიანისა და საზოგადოების გარეშე და პირი-
ქით, ადამიანი საზოგადოებისა და კულტურის გარეშე წარმოუდგენელია (გეგეშიძე, 2013, გვ. 65). 

კულტურა ადამიანის შვილია, ცივილიზაცია კი მისი შვილიშვილი, რადგან ცივილიზაციას უშუ-
ალოდ ადამიანები არ ქმნიან, მას კულტურათა ურთიერთობა ქმნის. თუ კულტურა წარმოადგენს 
ადამიანთა საზოგადოებას, ცივილიზაცია კულტურათა საზოგადოებაა. როგორც ერთ კაცს არ შე-
უძლია კულტურის შექმნა, ისე ერთ კულტურას არ შეუძლია ცივილიზაციის შექმნა. თუმცა, შეი-
ძლება ერთი კულტურა იქცეს ცივილიზაციად, მაგრამ ამას მხოლოდ სხვა კულტურებთან ურთი-
ერთობაში მოახერხებს იმ მიზეზით, რომ იგი თავისიანად ვერ ჩათვლის ვერავის და განცალკევე-
ბული დარჩება. ცივილიზაცია არის სივრცე, რომელიც ყალიბდება კულტურათა ურთიერთობაში. 
ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი როლი კულტურათა ცივილიზაციებად დაჯგუფებაში ენიჭება კონ-
ფლიქტს, როგორც აქტიური ურთიერთობის სახეს. იგი ახდენს კულტურათა იდენტიფიკაციას და 
დებს მათ შორის წყალგამყოფს, ანუ საზღვარს ავლებს „ჩვენიანსა“ და „სხვას“ შორის. კონფლიქტი 
მიზეზ-შედეგობრივია. მისი მიზეზი ხდება საზოგადოების განსხვავებულ მიზანთა ურთიერთშეჯა-
ხება, ხოლო კონფლიქტის შედეგია საზოგადოების მოწესრიგება, რადგან კონფლიქტის შედეგი გა-
ნსაზღვრავს საზოგადოების მომავალ ცხოვრებას (კოდუა, 2001, გვ. 21).

საქართველო, გეოგრაფიული თვალსაზრისით, დღესაც რჩება მსოფლიოს განსხვავებულ 
კულტურათა და ცივილიზაციათა თავშეყრისა და გზაგასაყარის ცენტრად (მეტრეველი, 2008, 
გვ. 46). მსოფლიოს ეს გეოგრაფიული რეგიონი ფუნქციურად დღესაც მნიშვნელოვანია თა-
ვისი ეროვნულ-კონფესიური, კულტურული მრავალფეროვნების და რეგიონის პოლიტიკური 
აქტივობების გათვალისწინებით. ხელოვნებისა და დამწერლობის წარმოშობასთან ერთად ადა-
მიანის შესაძლებლობები ამ მხრივ მნიშვნელოვნად გაფართოვდა. სატრანსპორტო საშუალებათა 



102

განვითარებამ, წიგნის ბეჭდვამ ეს უნარი კიდევ უფრო გაზარდა, XX საუკუნეში კი – ტელეგრაფის, 
ტელეფონის, რადიოს, ტელევიზიისა და სხვა საინფორმაციო საშუალებათა მეშვეობით ის, ფაქტო-
ბრივად, უსაზღვრო გახდა. თანამედროვე კულტუროლოგიაში ერთ-ერთი ყველაზე ახალგაზრდა 
და გავლენიანია სიმბოლური სკოლა, რომლის ჩამოყალიბება ზემოთ ნახსენებმა მასობრივი ინ-
ფორმაციის საშუალებათა მძლავრმა განვითარებამ განაპირობა. ადამიანს გარს არტყია არა რეა-
ლური, არამედ ხელოვნური, სიმბოლური სამყარო.

სიმბოლური აზროვნების, როგორც ადამიანისთვის დამახასიათებელი ერთ-ერთი უმთავრესი 
ნიშნის შესახებ მეცნიერებს სხვადასხვა მოსაზრება აქვთ. მათ შორის ყურადსაღებია ამერიკული 
კულტურული ანთროპოლოგიის თვალსაჩინო წარმომადგენლის ლესლი უაიტის განსაზღვრება: 
„კულტურა წარმოადგენს საგანთა და მოვლენათა კლასს, დამოკიდებულს მხოლოდ ადამიანი-
სათვის დამახასიათებელ უნარზე – სიმბოლური მნიშვნელობა მიანიჭოს აზრებს, მოქმედებებს, 
საგნებს, ანუ მოახდინოს მათი სიმბოლიზაცია და აღიქვას ამ სიმბოლოთა მნიშვნელობა’’. ასეთ 
საგნებსა და მოვლენებს იგი სიმბოლატებს უწოდებს. სიმბოლატებია იდეები, რწმენა-წარმოდგე-
ნები, ურთიერთობანი, ენა, შრომის იარაღი, ნივთები და ა. შ. (Уайт, 1997, გვ. 98) უაიტის განსა-
ზღვრებაში მნიშვნელოვანია აგრეთვე ის, რომ სიმბოლატების განხილვა შესაძლებელია მხოლოდ 
ექსტრასომატურ კონტექსტში, რადგან სიმბოლატთა სომატურ კონტექსტში განხილვა სცილდება 
კულტუროლოგიის საზღვრებს და ფსიქოლოგიის კომპეტენციაში შედის. 

ჩვენთვის საამაყოა, რომ ქართველ ადამიანს იზოლირებულად არასოდეს უცხოვრია და ჩვენს 
კულტურაზე სრულად ბუნებრივ გავლენას ახდენდნენ მითოლოგიური და აღმოსავლურ თუ ელი-
ნისტური კულტურები. სწორედაც, ამ ფაქტებიდან გამომდინარე ქართულ კულტურას თავისი 
თვითმყოფადი ხასიათით და სხვადასხვა ეპოქაში მისი სახეცვლილების ბუნებით მსოფლიო კულ-
ტურის ისტორიაში განსაკუთრებული, განუმეორებელი ადგილი უჭირავს. ამის დასამტკიცებლად 
ჩვენი კულტურის უძველესი გამოვლენის – ქართული ცეკვისა და სიმღერის თვალის გადავლებაც 
საკმარისია. პლასტიკურობით, დრამატიზმით და გრაციოზულობით მსოფლიო ქორეოგრაფიის 
მარგალიტს წარმოადგენენ. ასევე ეროვნული განძია უნატიფესი საცხოვრებელი სახლები და ქა-
რთული საეკლესიო ხუროთმოძღვრება.

თუ კიდევ ერთხელ გავიხსენებთ და მსოფლიო კულტურის ყველაზე თვალსაჩინო ძეგლებს შე-
ვუპირისპირებთ განუმეორებელ ჩუქურთმებს, ასევე მის უდიდებულესობას სწორედ რომ ლექ-
სიკურად უმდიდრეს ჩვენს ჩუქურთმოვან ენას და ამ ენაზე შექმნილ მსოფლიო შედევრებს: „ვე-
ფხისტყაოსანს“, „ვეფხისა და მოყმის ბალადას“, ვაჟასა და გალაკტიონის პოეზიას... შეგვიძლია 
თამამად ვუწოდოთ მსოფლიო კულტურის დიდ ტაძარში ქართულ კულტურას სანუკვარი სიტყვა 
„თვითმყოფადი“ (მიშველაძე, 2012, გვ. 105).

აკადემიკოსს როინ მეტრეველის ისტორიულ ნარკვევში „კავკასიური ცივილიზაცია მსოფლიო 
გლობალიზაციის პროცესების კონტექსტში“ განხილულია, რომ კავკასიას ევრაზიულ სივრცეში 
განსაკუთრებული ადგილი უკავია; დასმულია ამოცანა, რომ მსოფლიო საერთო გლობალიზაციის 
სისტემაში არ დაიკარგოს კავკასიური ცივილიზაცია, ინტეგრაციის შეუქცევადი პროცესი ისე 
უნდა წარიმართოს, რომ კულტურული საუნჯეები, რაც ასე უხვად გააჩნია ქართველ ხალხს, გადა-
რჩეს და დარჩეს მსოფლიო საგანძურში.

ყველაფრის მიუხედავად, საქართველოს შეუძლია თამამად უთხრას მსოფლიოს, რომ მას 
თვითმყოფადი კულტურის საკუთარი, დამოუკიდებელი ისტორია გააჩნია, რომლის საფუძ-
ვლებიც ევროპის ცივილიზაციის ისტორიაზე ძველია. და ის მხოლოდ მართლმადიდებლური 
კულტურით არ განისაზღვრება, რადგან სცილდება რელიგიის ფაქტორს და ზოგადსაკაცობ-
რიო ღირებულებების მატარებელია – ადამიანის არსებობის და აზროვნების ყველა სფეროში. 
ეს თვითმყოფადი კულტურა, დოკუმენტურად კარგად აისახა ყველაზე უტყუარ და წარმო-
მადგენლობით სფეროში – ხელოვნებაში, პოეზიაში, სიმღერაში, ცეკვაში კულინარიაში და 
სპორტში, როგორც ეროვნული ფილოსოფიის, არისტოკრატიზმის, რაინდობის და ზოგადად, 
საკაცობრიო ფასეულობათა უმთავრესი ღირებულებების გამომხატველი.

კულტურათა ურთიერთმოქმედების, კერძოდ, დიალოგის კულტურის მეთოდოლოგია თავის 
შრომებში შემუშავებული აქვს მ. ბახტინს, რომლის მიხედვითაც დიალოგი, ეს არის ამ პროცესში 



103

მონაწილეთა ურთიერთგაგება, ამავე დროს, თავისი აზრის, თავისის სხვაში შენარჩუნება (მასთან 
შერწყმა) და დისტანციის შენარჩუნება (თავისი ადგილის შენარჩუნება). დიალოგი ყოველთვის გა-
ნვითარება და ურთიერთმოქმედებაა. ეს არის გაერთიანება და არა დაშლა. დიალოგი საზოგადო-
ების საერთო კულტურის მაჩვენებელია. „დიალოგი თვითმიზანია და არა საშუალება. ყოფნა უკვე 
ნიშნავს დიალოგურ ურთიერთობას. როცა დიალოგი მთავრდება, ყველაფერი მთავრდება“ (Бахтин, 
1986, გვ. 48). მ. ბახტინის მიხედვით, თითოეული კულტურა სხვა კულტურასთან თანაარსებობს და 
კულტურაში დიადი მოვლენები მხოლოდ სხვადასხვა კულტურათა დიალოგში, მათი გადაკვეთის 
წერტილში იბადება. ერთი კულტურის უნარი აითვისოს მეორის მიღწევები, მისი სიცოცხლისუნა-
რიანობის ერთ-ერთი წყაროა. „უცხო კულტურა მხოლოდ სხვა კულტურის თვალში იხსნება მთელი 
სისრულით და სიღრმით... ერთის აზრი თავის სიღრმეებს ავლენს სხვა, უცხო აზრთან შეხვედრი-
სას, მასთან შეხებისას... მათ შორის თითქოსდა დიალოგი იწყება, რომელიც გადალახავს ამ აზრთა, 
ამ კულტურათა ჩაკეტილობასა და ცალმხრივობას... ორი კულტურის ასეთი დიალოგური შეხვე-
დრისას ისინი ერთმანეთს არ ერწყმიან და არ ერევიან, მაგრამ ურთიერთმდიდრდებიან“ (Бахтин, 
1986, გვ. 49). ორი კულტურის დიალოგი ორივე მხარისთვის ნაყოფიერია. „ჩვენ უცხო კულტურას 
ახალ კითხვებს ვუსვამთ, ისეთს, რომელიც მას თავისი თავისთვის არ დაუსვამს, ვეძებთ მასთან 
პასუხებს ამ ჩვენს კითხვებზე, და უცხო კულტურა გვპასუხობს, ხსნის ჩვენს წინაშე თავის ახალ 
მხარეებს, ახალ ზნეობრივ სივრცეებს“ (Бахтин, 1986, გვ. 49). 

არცერთ ქვეყანას არ ძალუძს იარსებოს და განვითარდეს თავისი მეზობლებისგან იზოლირე-
ბულად. კულტურათა დიალოგი კაცობრიობის განვითარებაში ყოველთვის მთავარი ფაქტორი იყო 
და ასეთივეა დღესაც. საუკუნეებისა და ათასწლეულების მანძილზე ხდებოდა კულტურათა ურთი-
ერთგამდიდრება, რომლისგანაც კაცობრიობის ცივილიზაციის უნიკალური მოზაიკა ლაგდებოდა. 
კულტურათა ურთიერთზემოქმედების, დიალოგის პროცესს რთული და არათანაბარი ხასიათი 
აქვს. რა თქმა უნდა, ბევრი რამ დამოკიდებულია კულტურის განვითარების სტადიათა თანაფა-
რდობაზე, დაგროვილ გამოცდილებაზე. თითოეული ნაციონალური კულტურის სიღრმეში დიფე-
რენცირებულად ვითარდება კულტურის სხვადასხვა კომპონენტი. 

გლობალიზაციის ჩარჩოებში იზრდება კულტურათა საერთაშორისო დიალოგი. საერთაშორისო 
კულტურული დიალოგი აძლიერებს ხალხთა შორის ურთიერთგაგებას და საკუთარი ნაციონალური 
სახის უკეთ შეცნობის შესაძლებლობას იძლევა. თუ ადრე ეგონათ, რომ აღმოსავლეთისა და დასა-
ვლეთის კულტურები ერთმანეთს არ გადაკვეთდნენ, დღეს, როგორც არასდროს, იკვეთება მათი 
ურთიერთშეხებისა და ურთიერთგავლენის წერტილები. საუბარია არა მხოლოდ ურთიერთმოქმე-
დებაზე, არამედ ურთიერთშევსებასა და გამდიდრებაზე. დიალოგური განვითარება ისეთი ცნებისა 
როგორიცაა „კულტურა“, კულტურათა საერთაშორისო დიალოგის ნაწილს უნდა წარმოადგენდეს. 
აქვე მინდა მოკლედ შევეხო ქართული კულტურის სიახლოვეს სხვა ერების კულტურასთან (გეგე-
შიძე, 2013, გვ. 67).

ქართული კულტურა ისეთ უძველეს კულტურათა რიგშია, რომლებიც მსოფლიო ცივილიზა-
ციის ხერხემალს ქმნის. ჩვენი კულტურის ისტორიის ერთ-ერთი განსაკუთრებული ნიშან-თვისება 
ის არის, რომ ქართული საზოგადოება არასოდეს იყო ჩაკეტილი საზოგადოება. მაგალითად „ვე-
ფხისტყაოსანი“, იგი არ არის კარჩაკეტილი ქვეყნის წიაღიდან აღმოცენებული. ესაა გახსნილი ქვე-
ყნის ფართო თვალსაწიერის წიაღში დაბადებული ქმნილება. საქართველოს, როგორც ევროპასა 
და აზიას შორის მდებარე გზაჯვარედინს, მუდმივად ჰქონდა ღრმა კულტურული და სულიერი კავ-
შირები მაღალი კულტურის მქონე დიდ ერებთან. არაერთი გამოკვლევა და ლიტერატურული სახის 
წერილი მიეძღვნა ქართულ-ევროპულ ლიტერატურულ ურთიერთობებსაც.

ქართველობა, სულ ცოტა საბას დროიდან, აქტიურად, სრული შეგნებით ისწრაფვის ევროპა-
სთან კავშირისაკენ, მისი სულიერი პროფილი ძირითადად ევროპულ კულტურასთან ურთიერთო-
ბით ჩამოიქნა და ამდენად ჩვენთვის მუდამ მნიშვნელოვანია ევროპულ კულტურასთან სიახლოვე.

საქართველოს დასავლეთთან მიმართებაში (და არა მარტო) საკვანძო მომენტად მიჩნეულია 
IV საუკუნე. დრო, როდესაც შემოვიდა ქრისტიანობა. ამ რელიგიამ მთლიანად შეცვალა ევროპის 
ბედი. იგი იქცა დასავლური კულტურის ერთ-ერთ ძირითად მახასიათებლად. დასავლეთთან კულ-
ტურული ურთიერთობის აუცილებლობაზე მიგვანიშნებდნენ ილია ჭავჭავაძე, სერგი მესხი, (ეს 



104

უკანასკნელი განსაკუთრებით ამერიკული განათლების სისტემით იყო აღფრთოვანებული) ნიკო 
ნიკოლაძე, არჩილ ჯორჯაძე და სხვები (რომელთა ჩამოთვლა შორს წაგვიყვანდა). ისინი მხარს 
უბამდნენ ყველა პროგრესულ დასავლურ წამოწყებას, უნდა მომხდარიყო ევროპული სიახლეების 
მორგება ქართულ სინამდვილესთან, რათა ამ სინთეზის შედეგად მიღებული ნაყოფი სიცოცხლი-
სუნარიანი ყოფილიყო.

დასკვნის სახით კი მინდა ხაზი გავუსვა იმას, რომ კულტურათა დიალოგი აუცილებელია, რო-
გორც კაცობრიობის თვითგადარჩენის პირობა. მართალია, თანამედროვე მსოფლიოში კულტუ-
რათა დიალოგი რთული, და ხანდახან მტკივნეული პროცესია, მაგრამ აუცილებელია ოპტიმა-
ლური ურთიერთქმედების უზრუნველყოფა, ხალხთა და კულტურათა დიალოგი უნდა ხდებოდეს 
ამ ურთიერთქმედების მონაწილე თითოეული მხარის ინტერესების გათვალისწინებით, აგრეთვე 
საზოგადოების, სახელმწიფოს, მსოფლიო თანამეგობრობის ინტერესთა გათვალისწინებით. 

გაეროს ყველა წევრი ქვეყანა თანხმდება იმაზე, რომ უკეთესი და უფრო მდგრადი მომავლის 
მისაღწევად საჭიროა გაეროს კომისიის მიერ შემუშავებული 17 მიზნისა და 169 ინდიკატორის ნა-
კრების გათვალისწინება. რაც ჩვენს მიზნებსა ჩვენ წინაშე არსებულ თანამედროვე გლობალურ გა-
მოწვევებს ეხება: სიღარიბის, უთანასწორობის, კეთილდღეობის, მშვიდობისა და სამართლიანობის 
საკითხებს, ასევე კლიმატურ და ეკოლოგიურ გამოწვევებს. ეს მიზნები მჭიდროდ უკავშირდება ერ-
თმანეთს და იმისთვის, რომ არავინ დარჩეს მათ მიღმა, მნიშვნელოვანია, თითოეული ეს მიზანი და 
ინდიკატორი 2030 წლამდე შესრულდეს, რათა ჩვენი ქვეყნის ეკონომიკურმა და კარგად ორგანიზე-
ბულმა მდგრადმა განვითარებამ, რომელიც მეცნიერთა დაკვირვებით სწორედაც შავიზღვისპირე-
თის რეგიონზეა ორიენტირებული, რაც საქართველოს მოსახლეობას მოუტანს კეთილდღეობას და 
ავტორიტეტს მსოფლიო არენაზე.

ბიბლიოგრაფია:
http:\\www, d. h. (2025).
Бахтин, М. (1986). „Эстетика словесного творчества”. „Планета”: Москва.
Уайт, Л. (1997). „Наука о культуре – В кн.: Антология исследований культуры”, Т. 1. . СПБ: 

Ретербург.
გეგეშიძე, ე. (2013). ქართველური მემკვიდრეობა, ტ. 17. ქუთაისი: აკ. წერეთლის სახელობის 

სახელმწიფო უნივერსიტეტის გამომცემლობა.
კვიციანი, ჯ. (2012). კავკასიაში ეთნიკური ვითარების და ცივილიზაციური კუთვნილების შესა-

ხებ. „უნუვერსალი”: თბილისი.
კოდუა, ე. (2001). კულტურის სოციოლოგია. თბილისი: ფონდი „ღია საზოგადოება საქართველო.
მეტრეველი, რ. (2008). კავკასიური ცივილიზაცია მსოფლიო გლობალიზაციური პროცესების 

კონტექსტში. „არტანუჯი”: თბილისი.
მიშველაძე, რ. (2012). კულტურა და თანამედროვეობა. თბილისი: სტუ.


